
INTERVENCIONES FILOsOFIcAs=
¿QUE HACER CON LA FILOSOFÍA

EN AMEPJOA LATINA?

GABRIEL VARGAS LOZANO

.--'1,'_`I_`iI¦`-;7-_-..~._
'flii """ `_"'*l|`i:_'_

A \.;;J A
'LI _ -' "l -',¦ I

UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DEL ESTADO DE MÉXICO
IJUUF'



Este Iibrrr firepusiflvamsnte dictaminadu eonfnnne a
¡ns ¡ineamisnras dei Corrssƒo Gene-ns! Edirurfal

vigentes apartirde 2fJü2.

1"' edición 2007

íï'-ÍL1 Gabriel Vargas Lozana: Intervenciones fücvsófì.-:as
¿Que haeer een ia fiiesnfia en América Latina?

©Dereehus reservados
Universidad Autónoma del Estado de Méxieu

Av, Instituto Literario 100 Ote.
Toluca, Estado de México

C.P. 50000, Méxitu
hltp://w'ww.uaemex.mx/

ISBN: $178-97075741511-7

Impresa y heelm en Méxìen
Prinred and made in Meafieu



GABRIEL VAR<;AS LOZANO 

gran preocupación ha sido la de la concepción 

democracia. Esta problemática ha preocupado 

: por un lado, en el de dilucidar las relaciones 

Y socialismo; por otro, en la confrontación de 

ea leninista de la toma del Palacio de Invierno 

léctica gramsciana entre guerra de posiciones y 

miento; y, finalmente, el problema de la 
organización política. 

asta aquí, un rápido recuento de las principales 

e se dieron en torno al CPntenario de la muerte 

oamérica. Han faltado muchas más que por 

nu ~e han podido hacer; cmpe1 u, no quisiera 

que Octavio Paz dijo en su anticonmemoración 

xismo tiene límites históricos, es prisionero 

pensó al otro (la clase obrera) dentro de la 
1 · 1 XIX" 1s y 1g o . no cabe duda, Marx, romo 
ha wndicionado por el horizonte histórico en 

or de su concepción no radica en sus límites 

, algunas de cuyas expresiones actuales hemos 

a infortunio de sus modernos enterradores. 

ta para el periódico Uno más uno, México, 14 de marzo 

GRAMSCI EN AMÉRICA LATINA 

Explicar en breves lineas la relación que ha existido entre 

Gramsci y América Latina no es una empresa fácil. Las causas 

son diversas: por un lado, registremos el hecho de que América 

Latina, a pesar de su identidad cultural e histórica, está 

integrada por sectores diferenciados y heterogéneos en lo 

económico, lo étnico, lo lingüístico o lo político. Una pregunta 

más precisa sobre la forma en que e ha ido la obra de 

Gramsci e integrado orgánicamente a la estrategia de los 

movimientos revolucionarios latinoamericanos, tendría que 

pasar por un análisis particular sobre lo que ha ocurrido en 

cada país. Por otro lado, el pensamiento de Gramsci ha 

adquirido importancia en un momento específico del devenir 

del marxismo latinoamericano cuya historia no se ha escrito 

aún en su totalidad. Esta historia tendría que dar cuenta de 

las circunstancias que han motivado el problemático desfasa­

miento entre el conocimiento temprano de la obra gramsciana 

y su apropiación tardía. 

Intentemos entonces, con estas prevenciones, responder a 

dos preguntas esenciales: ¿cuáles son los principales momentos 

en que se conoce y comprende la obra de Gramsci en la larga 

marcha del marxismo latinoamericano? ¿cuál es el significado y 

la importancia de su legado en la situación actual? 

GRAMSCI EN AMÉRICA LATINA

Explicar en breves líneas la relación que ha existido entre
Gramsci y América Latina no es una empresa fácil. Las causas
son diversas: por un lado, registremos el hecho de que América
Latina, a pesar de su identidad cultural e histórica, está
integrada por sectores diferenciados y heterogéneos en lo
económico, lo étnico, lo lingüístico O lo político. Una pregunta
más precisa sobre la forma en que se ha conocido la obra de
Gramsci e integrado orgánicamente a la estrategia de los
movimientos revolucionarios latinoamericanos, tendría que
pasar por un análisis particular sobre lo que ha ocurrido en
cada pais. Por otro lado, el pensamiento de Gramsci ha
adquirido importancia en un momento específico del devenir
del marxismo latinoamericano cuya historia no se ha escrito
aún en su totalidad. Esta historia tendría que dar cuenta de
las circunstancias que han motivado el problemático desfasa-
miento entre el conocimiento temprano de la obra gramsciana
y su apropiación tardía.

Intentemos entonces, con estas prevencìones, responder a
dos preguntas esenciales: ¿cuáles son los principales momentos
en que se conoce y comprende la obra de Gramsci en la larga
marcha del marxismo latinoamericano? ¿cuál es el significado y
la importancia de su legado en la situación actual?



172 GABRIEL V/\ RG AS LOZANO 

El primer contacto de América Latina con Gramsci fue el reali­

zado por José Carlos Mariátegui. El revolucionario peruano vivió 

en Italia en un momento crucial: el de la fundación del Partido 

Comunista Italiano, de la acción renovadora del grupo turinés en 

lomo a L 'Ordine Nuovo y del surgimiento del fascismo. 

.Es cierto que M ariátegui se relaciona más con el clima 

político, filosófico o literario que vivía Italia entre 1920 y 1D23, 

pero lo admirable es, como lo den1uesll au lus estudios de Melis, 

Ari ó, París y Lowy, entre otros, 1 el extraordinario paralelismo 

que existe entre Mariátegui y el joven Gramsci. Este paralelismo 

sP PxprPsa a través de diversos aspectos que, enunciados en forma 

sumaria, son: haber participado de una orientación antipositivista 

y antimecanicista frente a las concepciones de la II Internacional; 

haber visto en el idealismo filosófico de Croce (que en el caso de 

Mariátegui es conocido a través de Gobettio) o Sorel, un interlocutor 

productivo; haber interpretarlo a M;:irx y a Lenin en forma crítica 

y creadora; haber coincidido en el impulso revolucionario que 

curiosamente se expresaba en dos fórmulas similares ("pesimismo 

de la inteligencia y optimismo de la voluntad": Rolland-Gramsci; 

"pesimismo de la realidad y optimismo del ideal": Vasconcelos­

Mariátegui) y, last but not least, haber permanecido atentos a los 

nuevos fenómenos de la formación capitalista como americanismo 

y fordismo o de la investigación como en el caso del psicoanálisis. 

Pero aún podríamos registrar un paralelismo mayor que es el de 

haber captado, en forma sensible y fina, las contradicciones 

peculiares de sus propias sociedades sin el velo de las interpreta­

ciones preconcebidas. 

1 Antonio Melis, "Mariátegui, el primer marxista de América", en Critica 

marxista, Roma, núm. 2, marzo-abril de 1967. José Aricó, Mariátegui y los orígenes 

del marxismo latinoamericano, Cuadernos de Pasado y Presente, México, 1980, 2a ed. 

Robert París, "El marxismo de Mariátegui", incluidos en la edición del libro anterior. 

Michael Ll:iwy, El marxismo en América Latina (Antología), México, Era, 1982. 

l NTERVEN CIONES FILOSÓFICAS: ¿QUÉ HACER CO .. 

La experiencia italiana fue para Mariát 

embargo, para nuestro infortunio, muere pr 

1930, a los 35 años de edad. Un año antes se 

Primera Conferencia Comunista Latinoa 

decidió la estrategia etapista que consistía 

socialismo pasando por un periodo naciona 

donde se censuraron las tesis de Mariátegui 

pero en especial desde el VT Congreso d 

empezaba a cristalizar el materialismo dialéc 

oficial" del marxismo. 
La segunda et¡ip::i de la relación enlle 

Latina se iniciará en 1950 con la publicación 

Cartas desde la cárcel y la edición de los Cu 

de 1958 a 19622 bajo Ja dirección de Hécto 

años, Gramsci ya era considerado una figura 

del fa cismo, el fundador del P l. Pero su o 

salvo excepciones, en su justa dimensió 

explican este fenómeno son de diverso cará 

diamat se había consolidado por la lucha a 

Segunda Guerra Mundial y reforzado por 

otro, parecía que la concepción leninista 

para un conocimiento de la etapa imperia 

Pero había otras razones: una interpretación 

y Engels en circulación hacía suponer un 

optimista y capitalístico-céntrica de la histor· 

lugar los llamados por Hegel "pueblos sin 

parecía no haber una reflexión sobre la pro 

Esta interpretación se verá transformada a 

con el conocimiento de los manuscritos 

2 A Gramsci, Cartas desde Ja cárcel (traducción d 

Lautaro, 1950. 

172 GABRIEL VARGAS LOZANO

El primer contacto de América Latina con Gramsci fue el reali-
zado por josé Carlos Mariátegui. El revolucionario peruano vivió
en Italia en un momento crucial: el de la fundación del Partido
Comunista Italiano, de la acción renovadora del grupo turinés en
torno a L 'Ordine Nuovo y del surgimiento del fascismo.

Es cierto que Mariátegui se relaciona más con el clima
político, filosófico o literario que vivia Italia entre 1920 y 1923,
pero lo admirable es, como lo demuestran los estudios de Melis,
Aricó, Paris y Löwy, entre otros,1 el extraordinario paralelismo
que existe entre Mariátegui y el joven Gramsci. Este paralelismo
se expresa a través de diversos aspectos que, enunciados en forma
sumaria, son: haber participado de una orientación antipositivista
y antimecanicista frente a las concepciones de la II Intemacional;
haber visto en el idealismo filosófico de Croce (que en el caso de
Mariátegui es conocido a través de Gobettio) o Sorel, un interlocutor
productivo; haber interpretado a Marx y a Lenin en forma crítica
y creadora; haber coincidido en el impulso revolucionario que
curiosamente se expresaba en dos fórmulas similares (“pesimismo
de la inteligencia y optimismo de la voluntad": Rolland-Gramsci;
“pesimismo de la realidad y optimismo del ideal": Vasconcelos-
Mariátegui) y, last but not least, haber permanecido atentos a los
nuevos fenómenos de la formación capitalista como americanismo
y fordismo o de la investigación como en el caso del psicoanálisis.
Pero aún podríamos registrar un paralelismo mayor que es el de
haber captado, en forma sensible y fina, las contradicciones
peculiares de sus propias sociedades sin el velo de las interpreta-
ciones preconcebidas.

1 Antonio Melis, “Mariá.tegui, el primer marxista de América”, en Crítica
mandsta, Roma, níun. 2, marzo-abril de l967._]osé Aricó, Mariáteguiy los origenes
delmandsmolatinoamericano, Cuademos de Pasado yPresente, México, 1980, 2a. ed
Robert Paris, “El marxismo de Mariátegui”, incluidos en laedición del libro anterior.
Michael Löwy, Elmarxismo en América Latina(Antología), México, Era., 1982.



GABRIEL VARGAS LOZANO 

to de América Latina con Gramsci fue el reali­

s Mariátegui. El revolucionario peruano vivió 

cnto crucial: el de la fundación del Partido 

de la acción renovadora del grupo turinés en 

uorn y del surgimiento del fascismo. 

Iariátegui se relaciona más con el clima 

literario que vivía Italia entre 1920 y 1923, 

, romo lo demuestran los estudios de Melis 
' . entre otros, 1 el extraordinario paralelismo 

iátcgui y el joven Gramsci. Este paralelismo 

diversos aspectos que, enunciauus en forma 

articipado de una orientación antipositivista 

te a las concepciones de la II Internacional; 

i mo filosófico de Croce (que en el caso de 

o a través d Gobettio) o Sorel, un interlocutor 

erprctado a Marx y a Lenin en forma críti a 

incidido en el impulso revolucionario que 

'aba en dos fórmulas similares ("pesimi mo 

timismo de la voluntad": Rolland-Gramsci; 

idad y optimismo del ideal": Vasconcelos­

t not least, haber permanecido atentos a los 

la formación capitalista como americanismo 

estigación como en el caso del psicoanálisis. 

egistrar un paralelismo mayor que es el de 

rma sensible y fina, las contradicciones 

ias sociedades sin el velo de las interpreta-

·átegui, el primer marxista de América", en Crítica 

o-abril de 1967. José Aricó, Mariátegui y los orígenes 

o, Cuadernos de Pasado y Presente, México, 1980, 2a ed. 

e Mariátegui", incluidos en la edición del libro anterior. 

en América Latina (Antología), México, Era, 1982. 

INTERVENCIONES FILOSÓFICAS: ¿QUÉ HACER CON LA FILOSOFÍA... 173 

La experiencia italiana fue para Mariátegui definitiva; sin 

embargo, para nuestro infortunio, muere prematuramente en 

H.130 a los 35 años de edad. Un año antes se había realizado la 
' 

Primera Conferencia Comunista Latinoamericana donde se 

decidió la estrategia etapista que consistía en la lucha por el 

sociali mo pasando por un periodo nacional democrático y en 

donde se censuraron las tesis de Mariátegui. Ya en esos años, 

pero en especial desde el VI Congreso de la Internacional, 

empezaba a cristalizar el materialismo dialéctico como "versión 

oficial" del marxismo. 

La segunda etapa de la relación entre Gramsci y Améri a 

Latina se iniciará en 1950 con la publicación en Argentina de las 

Cartas desde la cárcel y la edición de los Cuadernos de la cárcel, 

de 1958 a 19622 bajo la dirección de Héctor P. Agosti. En estos 

años, Gramsci ya era considerado una figura mítica, una víctima 

del fascismo, el fundador del PCI. Pero su obra no fue valorada, 

salvo excepciones, en su justa dimensión. Las razones que 

explican este fenómeno son de diverso carácter: por un lado, el 

diamat se había consolidado por la lucha antifascista durante la 

Segunda Guerra Mundial y reforzado por la "guerra fría"; por 

otro, parecía que la concepción leninista bastaba como apoyo 

para un conocimiento de la etapa imperialista del capitalismo. 

Pero había otras razones: una interpretación de las obras de Marx 

y Engels en circulación hacía suponer una concepción lineal, 

optimista y capitalístico-céntrica de la historia, en la que no tenían 

lugar los llamados por Hegel "pueblos sin historia", y en la que 

parecía no haber una reílexiún sobre la problemática del Estado. 

Esta interpretación se verá transformada a partir de los sesenta 

con el conocimiento de los manuscritos y, en especial, de los 

2 A. Gramsci, Cartas desde la cárcel (traducción de Gabriela Moner), B. Aires, 

Lautaro, 1950. 

INTERVENCIONES FILOSOFICAS; ¿QUE HACER CON LA FILOSOFIA... 173

La experiencia italiana fue para Mariátegui definitiva; sin
embargo, para nuestro infortunio, muere prematuramente en
1930, a los 35 años de edad. Un año antes se había realizado la
Primera Conferencia Comunista Latinoamericana donde se
decidió la estrategia etapista que consistía en la lucha por el
socialismo pasando por un periodo nacional-democrático y en
donde se censuraron las tesis de Mariátegui. Ya en esos años,
pero en especial desde el VI Congreso de la Internacional,
empezaba a cristalizar el materialismo dialéctico como “Versión
oficial” del marxismo.

La segunda etapa de la relación entre Gramsci y América
Latina se iniciará en 1950 con la publicación en Argentina de las
Cartas desde la cárcel y la edición de los Cuadernos dela cárcel,
de 1958 a 19622 bajo la dirección de Héctor P. Agosti. En estos
años, Gramsci ya era considerado una figura mítica, una víctima
del fascismo, el fundador del PCI. Pero su obra no fue valorada,
salvo excepciones, en su justa dimensión. Las razones que
explican este fenómeno son de diverso carácter: por un lado, el
diamat se habia consolidado por la lucha antifascista durante la
Segunda Guerra Mundial y reforzado por la “guerra fria”; por
otro, parecía que la concepción leninista bastaba como apoyo
para un conocimiento de la etapa imperialista del capitalismo.
Pero había otras razones: una interpretación de las obras de Marx
y Engels en circulación hacía suponer una concepción lineal,
optimistay capitalístico-céntrica de la historia, en la que no tenían
lugar los llamados por Hegel “pueblos sin historia”, y en la que
parecia no haber una reflexión sobre la problemática del Estado.
Esta interpretación se verá transformada a partir de los sesenta
con el conocimiento de los manuscritos y, en especial, de los

ini--'mí

2 A. Gramsci, Cartas desde la cárcel(traducción de Gabriela Moner), B. Aires,
Lautaro, 1 950.



174 GAJlR!EL VARGAS LOZANO 

artículos, notas y cartas sobre Irlanda o la comuna rusa. El revival 

de Gramsci en los setenta a que nos referiremos luego, estará acom­

pañado por un importante debate sobre las concepciones de Marx 

y Engels acerca de América Latina. Finalmente, otra razón posible 

de la no comprensión de Gramsci es que, durante muchos años, 

la situación de las sociedades latinoamericanas parecía responder 

má a una "guerra de 1novhnientos" que a una "guerra de 

posi ion " m jor vinculada a las reflexiones de los Cuadernos. 

Esta última cuestión podría explicar que, sólo sea hasta la 

segunda mitad de los setenta, cuando se efectúe la definitiva 

recuperación de la obra de Gramsci para América Latina. En efecto, 

la creciente atención que capta la obra gramsciana en este momento, 

tanto entre los científicos sociales como entre los militantes , 
proviene de un conjunto de factores de orden político y teórico. 

Desde el punto de vista político, América Latina entera experi­
mPnt:m~, rl11r;intP J;i rlf>r;irl;i rlP los setenta, la conmoción de la 

guerra revolucionaria que buscará repelir la hazaña de la 

Revolución cubana. En los setenta, en cambio, se tratará de 

reflexionar sobre las causas de la derrota de los movimientos 

guerrilleros. A esta derrota se agrega el golpe militar de 1973 en 

Chile, que frustra la esperanza de una transición pacífica al 

socialismo. La única excepción, hasta ahora de estos fracasos, es el 

triunfo del Frente Sandinista de Liberación Nacional en Nicaragua 

Todo ello mostró, una vez más, que no hay una sola estrategia posible 

en todos los casos o en todas las condiciones, y lo necesario de una 

profundización mayor en el análisis de las sociedades latinoamericanas 

y en el diseño táctico de los movimientos revolucionarios. 

Desde el punto de vista teórico, las investigaciones 

latinoamericanas en sociología, economía política, historia, ciencia 

política o filosofía, no se apoyaron en el aparato conceptual o en 

la metodología gramsciana durante los sesenta a pesar de que estas 

investigaciones representaran un importante ascenso en el análisis 

INTERVENCIONES FTLOSÓFJCAS: ¿QUÉ llACERCO'.'I 

de la dependencia y en la caracterización 

periférico. Esto no quiere decir que durante 

existieran investigadores aislados en Brasil o C 

en Argentina, con el grupo que formaba la 

Presente, quienes dedicaron algunos de sus m 

estudio de los textos gramscianos. 

Una de las concepciones que ocupará 1 
investigadores a finales de los sesenta y pri 

setenta sPr:l principalmente el althusserianismo. 

Althusser, Bachelard, Canguilhem y Fou 

representar un duro golpe en contra del di 

una reconsideración crítica de las concepcion 

la ciencia, la filosofía, el método, la ideologí 

aportaciones, pero también sus paradoja 

contradicciones tuvieron la virtud de abrir e 

que llevarán también inevitablemente a Gra 

Las derrotas padecidas, el Marx de los M 
del movimiento comunista internacional; el · 

la necesidad de explicar de una forma más a 

fenómenos de la sociedad capitalista, es 1 

Latinoamérica, a partir de la segunda mitad 

atención mayor a la obra de Gramsci, que ha 

(y al abuso) en la actividad política cotidian 

hegemonía, sociedad civil, sociedad polític 

revolución pasiva.3 

3 Momentos imporlanles <le la edición de textos de G 
Antonio Gramsci. Antología, selección, traducción y no 

México, Siglo XXI Editores, 1970. También con un im 

Sacristán, A Gram,sci, Introducción al estudio de Ja filo 

1985. Diversas ediciones traducidas por]. Solé Tura.A G 

en J. C. Portantiero, Los usos de Gramsci, Cuadernos de 

54, México, 1977. La edición crítica de los Cuadernos d 

174 GABRIEL VARGAS LOZANO

artículos, notas y cartas sobre Irlanda o la comuna rusa. El revival
de Gramsci en los setenta a que nos referiremos luego, estará acom-
pañado por un importante debate sobre las concepciones de Marx
y Engels acerca de América Latina. Finalmente, otra razón posible
de la no comprensión de Gramsci es que, durante muchos años,
la situación de las sociedades latinoamericanas parecía responder
más a una “guerra de movimientos” que a una “guerra de
posiciones” mejor vinculada a las reflexiones de los Cuadernos.

Esta última cuestión podría explicar que, sólo sea hasta la
segunda mitad de los setenta, cuando se efectúe la definitiva
recuperación de la obra de Gramsci para América Latina. En efecto,
la creciente atención que capta la obra gramsciana en este momento,
tanto entre los cientificos sociales como entre los militantes,
proviene de un conjunto de factores de orden politico y teórico.

Desde el punto de Vista político, América Latina entera experi-
mentará, durante la década de los setenta, la conmoción de la
guerra revolucionaria que buscará repetir la hazaña de la
Revolución cubana. En los setenta, en cambio, se tratará de
reflexionar sobre las causas de la derrota de los movimientos
guerrilleros. A esta derrota se agrega el golpe militar de 1973 en
Chile, que frustra la esperanza de una transición pacífica al
socialismo. La única excepción, hasta ahora de estos fracasos, es el
triunfo del Frente Sandinista de Liberación Nacional en Nicaragua
Todo ello mostró, una vez más, que no hay ima sola estrategia posible
en todos los casos O en todas las condiciones, y lo necesario de una
profundización mayor en el análisis de las sociedades latinoamericanas
y en el diseño táctico de los movimientos revolucionarios.

Desde el punto de vista teórico, las investigaciones
latinoamericanas en sociología, economía política, historia, ciencia
política O filosofía, no se apoyaron en el aparato conceptual o en
la metodologia gramsciana durante los sesenta a pesar de que estas
investigaciones representaran un importante ascenso en el análisis



G.\HRIEL VARGAS LOZANO 

arlas sobre Irlanda o la comuna rusa. El reviva] 

etenta a que nos referiremos luego, estará acom­

ortantc debate sobre las concepciones de Marx 

érica Latina. Finalmente, otra razón posible 

ión de Gramsci es que, durante muchos años 
' ociedades latinoamericanas parecía responder 

a de movimi ntos" que a una "guerra de 

inculada a las reflexiones de los Cuadernos. 

e tión podría explicar que, sólo sea hasta l::i 

lo f>tpnt:i, cuando se efectúe la definitiva 

ra de Cra.insd para América Latina .En efecto 
' que capta la obra gramsciana en este momento 
' tíficos sociales como entre los militantes 
' ''lto de factores de orden político y teórico. 

e vista político, América Latina entera experi 

dccada de los si>tenta, la conmoción de la 

ria que buscará repetir la hazaña d la 

. En lo ~Ptenta, en cambio, se tratará de 

causas de la derrota de los movimientos 

errota se agrega el golpe militar de 1973 en 

a esperanza de una transición pacífica al 

excepción, hasta ahora de estos fracasos, es el 

dinista de Liberación Nacional en Nicaragua 

vez más, que no hay una sola estrategia posible 

todas las condiciones, y lo necesario de una 

en el análisis de las sociedades latinoamericanas 

e los movimientos revolucionarios. 

de vista teórico, las investigaciones 

ciología, economía política, historia, ciencia 

se apoyaron en el aparato conceptual o en 

ciana durante los sesenta a pesar de que estas 

entaran un importante ascenso en el análisis 

INTERVENCIONES FILOSÓFICAS: ¿QUÉ HACER CON LA FILOSOFÍA.. . J 7 5 

de la dependencia y en la caracterización del capitalismo 

periférico. Esto no quiere decir que durante este periodo no 

existieran investigadores aislados en Brasil o Chile, especialmente 

en Argentina, con el grupo que formaba la revista Pasado y 
Presente, quienes dedicaron algunos de sus mejores esfuerzos al 

estudio de los textos gramscianos. 

U na de las concepciones que ocupará la atención de los 

investigadores a finales de los sesenta y primera mitad de los 

sPtPnt;:i sPrá principalmPntP PI althussPrianismo. Las tPsis dP Louis 

Althusser, Bachelard, Canguilhem y Foucault vendrán a 

representar un duro golpe en contra del diamat, y obligaron a 

una reconsideración crítica de las concepciones que se tenían de 

la ciencia., la filosofía, el método, la ideología o el Estado. Sus 

aportaciones, pero también sus paradojas, autocríticas y 

contradicciones tuvieron la virtud de abrir enconados debates 

que llevarán también inevitablemente a Gramsci. 

Las derrotas padecidas, el Marx de los Manuscritos; la crisis 

del movimiento comunista internacional; el althusserianismo y 

la necesidad de explicar de una forma más adecuada los nuevos 

fenómenos de la sociedad capitalista, es lo que permite en 

Latinoamérica, a partir de la segunda mitad de los setenta, una 

atención mayor a la obra de Gramsci, que ha llegado hoy al uso 

(y al abuso) en la actividad política cotidiana de los conceptos 

hegemonía, sociedad civil, sociedad política, transformismo o 

revolución pasiva.3 

3 Momentos importantes de la edición de textos de Gramsci en español serían: 
Antonio Gramsci. Antología, selección, traducción y notas de Manuel Sacristán, 

México, Siglo XXI Editores, 1970. También con un importante prólogo de M. 
Sacristán, A. Gram~ci, Introducción al estudio de la filosofía, Barcelona, Crítica, 

1985. Diversas ediciones traducidas por J. Solé Tura. A. Gramsci, Escritos políticos, 
en J. C. Portantiero, Los usos de Gramsci, Cuadernos de Pasado y Presente, núm. 
54, México, 1977. La edición crítica de los Cuadernos de la cárcel por Valentino 

INTERVENCIONES rILOsorICAs= ¿QUE HACER CON LA FILOSOFIA... 175

de la dependencia y en la caracterización del capitalismo
periférico. Esto no quiere decir que durante este periodo no
existieran investigadores aislados en Brasil O Chile, especialmente
en Argentina, con el grupo que formaba la revista Pasado y
Presente, quienes dedicaron algunos de sus mejores esfuerzos al
estudio de los textos gramscianos.

Una de las concepciones que ocupará la atención de los
investigadores a finales de los sesenta y primera mitad de los
setenta será principalmente el althusserianismo. Las tesis de Louis
Althusser, Bachelard, Canguilhem y Foucault vendrán a
representar un duro golpe en contra del diamat, y obligaron a
una reconsideración crítica de las concepciones que se tenían de
la ciencia, la filosofia, el método, la ideologia o el Estado. Sus
aportaciones, pero también sus paradojas, autocríticas y
contradicciones tuvieron la virtud de abrir enconados debates
que llevarán también inevitablemente a Gramsci.

Las derrotas padecidas, el Marx de los Manuscritos; la crisis
del movimiento comunista internacional; el althusserianismo y
la necesidad de explicar de una forma más adecuada los nuevos
fenómenos de la sociedad capitalista, es lo que permite en
Latinoamérica, a partir de la segunda mitad de los setenta, una
atención mayor a la obra de Gramsci, que ha llegado hoy al uso
(y al abuso) en la actividad política cotidiana de los conceptos
hegemonía, sociedad civil, sociedad política, transformismo 0
revolución pasivaa

3 Momentos importantes de la edición de textos de Gramsci en español serian:
Antonio Gramsci. Antología, selección, traducción y notas de Manuel Sacristán,
México, Siglo XXI, Editores, 1970. También con un importante prólogo de M.
Sacristán, A. Gramsci, Introducción al estudio de la filosofía, Barcelona, Crítica,
1985. Diversas ediciones traducidas por_]. Solé Tura. A. Gramsci, Escritospolíticos,
en_]. C. Portantiero, Los usos de Gramsci, Cuadernos de Pasado y Presente, núm.
54, México, 1977. La edición crítica de los Cuadernos de la cárcelpor Valentino



176 GABRIEL V AH.GAS LOZANO 

Frente a todo esto preguntémonos, finalmente, ¿cuál es el 

significado de la obra de Gramsci para América Latina? 

Una primera respuesta a esta pregunta la ofreció Juan Carlos 

Portantiero en el coloquio Gramsci y la Política.4 Portantiero opina 

que la obra gramsciana nos permite subsanar una carencia de la 

izquierda: "la de una teoría de la forma de lo político y de la ar­

ticulación de lo político con el resto d las relaciones sociales".5 Por 

otro lado, Portanti ro ñala que las sociedades latinoamericanas 

son susceptibles de un análisis por medio de los conceptos grams-

ianos, en lo que respecta a la constitución política de las clases 

subalternas, la función de los intelectuales, la relación de los parti­

dos y los movimientos de masa, la recuperación de lo nacional­

popular y el planteamiento original gramsciano en torno a la teoría 

de la organización. En la misma dirección, José Aricó planteó, 

recientemente, que para el grupo de Pasado y Presente la 

importan iad rams i radi ó n: "a) la búsqu da de las de nacional, 

desde la cual el problema de la transformación y del socialismo debía 

ser planteado; y b) la aceptación plena de la perspectiva socialista 

Guerratana, México, Era, 1981. Sobre Gramsci sería imposible citar aquí todos los 
textos que se han publicado desde 1969 en que se hizo el registro por Eisa Fubini en 
Gramsci e la cultw·a contemporanea Citemos tan sólo las obras de Giuseppe Fiori, Vida 

de Antonio Gramsci, Barcelona, Península, 1968; la selección de F. Femández Buey, 
Actualidad del pensamiento político de Gramsci, Barcelona, Grijalbo, 1977. U mberto 
Cerroni, Léxico gramsciano, México, Colegio Nacional de Sociólogos, 1981, y las 
obras de Carlos Nelson Coutinho (Introducción a Gramsci, Brasil), H. Portelli, N. 
Bobbio, Ch. Buci-Gluksmann,J. Texier, D. Grisoni, Dora Kanoussi y J. Mena, La 
revolución pasiva: una lectura a los Cuadernos de la cárcel, México, UN', 1085. O. 

G. Vacca, El marxismo de los intelectuales, México, VAS, 1984. 

•En el coloquio participaron Ch. Buci-Gluksmann, G. Vacca. Ma. Antonieta 
Macciocchi,J. C. Portantiero y C. Sirvent. Se celebró en la Universidad Nacional 
Autónoma de México, del 5 al 9 de septiembre de 1978. Se editó el libro Gramsci y 
la política, México, UNAM, 1980. 

5 Juan Carlos Portantiero, op. cit., p. 29. 

INTERVENCIONES F!T.OSÓF!CAS: ¿QUÉ HACER CO.\ 

como un proceso que se despliega desde la socie 

y desde sus propias instituciones y organismos".6 

Otras respuestas han coincidido en destac 

contenida en la obra de Gramsci o en su car 

marxismo, pero también han insistido en no r 

del politicismo; y otras más han buscado p 

conceptual gramsciano confrontándolo con 

teóricos para su mejor utilización en análisis 

Una revisión completa <lel estado actual de 
cianos en Latinoamérica, imposible de realiz 

dar cuenta de un amplio espectro de problem 

esa perspectiva en torno a la democracia, la 

común, la cultura popular, la religión, la re 

hegemonía, la ideología, "el socialismo real", 

los nuevos movimientos, etcétera. 

TT oy se vive en Latinoamérica un mar 

renovador que evita la traslación acrítica, la d 

o la pura exégesis filológica. Se trata de un 

crisis y desde la crisis, por lo tanto, bajo el 

neoconservadurismo que proclama infructuos 

definitiva. Concepciones como la de Grarr. 

seguirán permitiendo profundizar y recrear 

Gramsci escribía el 4 de mayo de 1918: 

Marx ha sido grande y su acción ha sido fec 
inventado a partir de la nada, no por haber enge 
una original versión de la historia, sino porque 
lo irrealizado, lo inmaduro, se ha hecho madurez, 

6 José Aricó, "Geografía de Gramsci en América La 
en el seminario "Le transformazioni politiche del!' Ame 
Gramsci nella cultura latinoamericana", Instituto Gr 
septiembre de 1985, p. 23 (inédita). 

176 GABRIEL VARGAS LOzANO

Frente a todo esto preguntémonos, finalmente, ¿cuál es el
significado de la obra de Gramsci para América Latina?

Una primera respuesta a esta pregtmta la ofreció Juan Carlos
Portantiero en el coloquio Gramsci y la Politica* Portantiero opina
que la obra gramsciana nos permite subsanar una carencia de la
izquierda: “la de una teoría de la forma de lo político y de la ar-
ticulación delo politico con el resto de las relaciones sociales”.5 Por
otro lado, Portantiero señala que las sociedades latinoamericanas
son susceptibles de un análisis por medio de los conceptos grams-
cianos, en lo que respecta a la constitución politica de las clases
subaltemas, la función de los intelectuales, la relación de los parti-
dos y los movimientos de masa, la recuperación de lo nacional-
popular y el planteamiento original gramsciano en tomo a la teoría
de la organización. En la misma dirección, _]osé Aricó planteó,
recientemente, que para el grupo de Pasado y Presente la
importancia de Gramsci radicó en: “a) labúsqueda de la sede nacional,
desde la cual el problema de la transformación y del socialismo debía
ser planteado; y b) la aceptación plena de la perspectiva socialista

Guen'ata.na, México, Era, 1981. Sobre Gramsci sería imposible citar aquí todos los
textos que se han publicado desde 1969 en que se hizo el registro por Elsa Fubini en
Gramsci e lacultura contemporanea Citemos tan sólo las obras de Giuseppe Fiori, Vida
deAntonio Gramsci, Barcelona., Península, 1968; la selección de F. Femández Buey,
Actualidad delpensamientopolítico de Gramsci, Barcelona, Grijalbo, 1977. Umberto
Cen'oni, Léxico gramsciana, México, Colegio Nacional de Sociólogos, 1981, y las
obras de Carlos Nelson Coutinho (Introducción a Gramsci, Brasil), H. Portelli, N.
Bobbio, Ch. Buci-Gluksma.nn,_]. Texier, D. Grisoni, Dora Kanoussi y_]. Mena, La
revolución pasiva: una lectura alos Cuademos de la cárcel, México, UAP, 1985. O.
G. Vacca, Elmarxismo de los intelectuales, México, UAS, 1984.

* En el coloquio participaron Ch. Buci-Gluksmann, G. Vacca. Ma. Antonieta
Maccìocchi,]. C. Portantiero y C. Sirvent. Se celebró en la Universidad Nacional
Autónoma de México, del 5 al 9 de septiembre de 1978. Se editó el libro Gramsciy
la política, México, UNAM, 1980.

5 Juan Carlos Portantiero, op. cit., p. 29.

M



GABRIEL VARGAS LOZANO 

esto preguntémonos, finalmente, ¿cuál es el 

bra de Gramsci para América Latina? 

spuesta a esta pregunta la ofreció Juan Carlos 

loquio Gramsci y la Política.4 Portantiero opina 

iana nos permite subsanar una carencia de la 

a teoría de la forma de lo político y de la ar­

ico con el resto de las relaciones sociales".5 Por 

ro señala que las sociedades latinoamericanas 

un análisis por medio de los conceptos grams­

specta a la constitución política de las clases 

ón de los intelectuales, la relación de los parti­

tos de masa, la recuperación de lo nacional-

iento original gramsciano en tomo a la teoría 

En la misma dirección, José Aricó planteó, 

para el grupo de Pasado y Presente la 

ri radicó en: "a) la búsqueda de la sede nacional, 

ma de la transformación y del socialismo debía 

aceptación plena de la perspectiva s ialista 

1981. Sobre Grarnsci sería imposible citar aquí todos los 

o de de 1969 en que se hizo el registro por Eisa Fubini en 

poranea Citemos tan sólo las obras de Giuseppe Fiori, Vida 

elona, Península, 1968; la selección de F. Femández Buey, 

o politico de Gramsci, Barcelona, Grijalbo, 1977. U mberto 

o, México, Colegio Nacional de Sociólogos, 1981, y las 

utinho (Introducción a Gramsci, Brasil), H. Portelli, N. 

ann,J. Texier, D. Grisoni, Dora Kanoussi y J. Mena, La 
uraalos Cuadernos de la cárcel, México, UAP, 1985. O. 
lo mtelectuales, México, UAS, 1984. 

iparon Ch. Buci-Gluksmann, G. Vacca. Ma. Antonieta 

rovC. Sirvent. Se celebró en la Universidad Nacional 

j al 9 de septiembre de 1978. Se editó el libro Gramsci y 
, 1980. 
tiero, op. cit., p. 29. 

INTERVENCIONES FILOSÓFICAS: ¿QUÉ HACER CON LA FILUSOFIA. .. 177 

como un proceso que se despliega desde la sociedad, desde las masas 

y desde sus propias instituciones y organismos".6 

Otras respuestas han coincidido en destacar la enorme riqueza 

contenida en la obra de Gramsci o en su carácter de clásico del 

marxismo, pero también han insistido en no recaer en el extremo 

del politicismo; y otras más han buscado precisar el aparato 

conceptual gramsciano confrontándolo con otros paradigmas 

teóricos para su mejor utilización en análisis concretos. 

Una revisión completa del estado actual de los estudios grams­

cianos en Latinoamérica, imposible de realizar aquí, tendría que 

dar cuenta de un amplio espectro de problemas abordados desde 

esa perspectiva en tomo a la democracia, la filosofía, el sentido 

común, la cultura popular, la religión, la revolución pasiva, la 

hegemonía, la ideología, "el socialismo real", los nuevos sujetos, 

los nuevos movimientos, etcétera. 

Iloy se vive en Latinoamérica un marxismo renovado y 

renovador que evita la traslación acrítica, la dependencia teórica 

o la pura exégesis filológica. Se trata de un pensamiento en la 

crisis y desde la crisis, por lo tanto, bajo el ataque pertinaz del 

neoconservadurismo que proclama infructuosamente su extinción 

definitiva. Concepciones como la de Gramsci han permitido y 

seguirán permitiendo profundizar y recrear nuestro marxismo. 

Gramsci escribía el 4 de mayo de 1918: 

Marx ha sido grande y su acción ha sido fecunda, no porque haya 
inventado a partir de la nada, no por haber engendrado con su fantasía 

una original versión de la historia, sino porque con él lo fragmentario, 
lo irrealizado, lo inmaduro, se ha hecho madurez, sistema, conciencia Su 

6 José Aricó, "Geografía de Gramsci en América Latina", ponencia presentada 

en el seminario "Le transformazioni politiche dell' America Latina: la presenza di 

Gramsci nella cultura latinoamericana", Instituto Gramsci, Ferrara, 11-13 de 

septiembre de 1985, p. 23 {inédita). 

INTERVENCIONES FILOSOFICAS; ¿QUE HACER CON LA FILOSOFIA... 177

como un proceso que se despliega desde la sociedad, desde las masas
y desde sus propias instituciones y organismos”.6

Otras respuestas han coincidido en destacar la enorme riqueza
contenida en la obra de Gramsci o en su carácter de clásico del
marxismo, pero también han insistido en no recaer en el extremo
del politicismo; y otras más han buscado precisar el aparato
conceptual gramsciano confrontándolo con otros paradigmas
teóricos para su mejor utilización en análisis concretos.

Una revisión completa del estado actual de los estudios grams-
cianos en Latinoamérica, imposible de realizar aquí, tendría que
dar cuenta de un amplio espectro de problemas abordados desde
esa perspectiva en torno a la democracia, la filosofía, el sentido
común, la cultura popular, la religión, la revolución pasiva, la
hegemonía, la ideologia, “el socialismo real”, los nuevos sujetos,
los nuevos movimientos, etcétera.

Hoy se Vive en Latinoamérica un marxismo renovado y
renovador que evita la traslación acrítica, la dependencia teórica
o la pura exégesis filológica. Se trata de un pensamiento en la
crisis y desde la crisis, por lo tanto, bajo el ataque pertinaz del
neoconservadurismo que proclama infructuosamente su extinción
definitiva. Concepciones como la de Gramsci han permitido y
seguirán permitiendo profundizar y recrear nuestro marxismo.

Gramsci escribía el 4 de mayo de 1918:

Marx ha sido grande y su acción ha sido fecunda, no porque haya
inventado a partir de la nada, no por haber engendrado con su fantasía
una original versión de la historia, sino porque con él lo fragrnentario,
lo irrealizado, lo inmaduro, se ha hecho madurez, sistema., conciencia. Su

intrí-

6 José Aricó, “Geografía de Gramsci en América Latina”, ponencia presentada
en el seminario “Le transformazìoni politiche dell' America Latina: la presenza di
Gramsci nella cultura latinoamericana”, Instituto Gramsci, Ferrara, 1 1-13 de
septiembre de 1985, p. 23 (inédita).



178 GABRIEL VARGAS LOZANO 

conciencia personal puede convertirse en la de todos, y es ya la de muchos; 
por eso Marx no es sólo un científico, sino también un hombre de acción; 
es grande y fecundo en la acción igual que en el pensamienlo".7 

Esto mismo puede decirse hoy de Antonio Gramsci. 

7 A. Gramsci, "Nuestro Marx", en Manuel Sacristán, Antonio Gramsci. 
Antología, México, Siglo XXI Editores, 1970. 

LA FILOSOFÍA EN AMÉRICA L 
VISIÓN RETROSPECTIVA DE 

Con este Ululo, el profesor Pablo Guadarr 

serie de trabajos de filósofos cubanos, en 

periodización de las ideas filosóficas de 

humanismo (desde el mundo prehispánic 

Simón Bolívar); el marxismo en América 

la liberación; la filosofía analítica; la axiol 

cristiano; el debate sobre modernidad 

finalmente, sobre ciencia y desarrollo. Es 

libro que recoge algunas de las principales 

filosofía latinoamericana. 
Por otro lado y en términos generale 

libro académico realizado desde un espírit 

todo, si recordamos aquellos parámetros 

la ortodoxia soviética, desde sus orígenes, 

su colapso en 1991 y que fueran una espe 

para l~s estudios filosóficos en casi todos l 
"socialismo real". Es por ello que no enco 

el simplismo sociológico; la concepci 

ideologismo de "guerra fría" que <listín 
' "td "dl " que se creia era or o oxo e o que 

libro, entonces, constituye una expresión 

después del derrumbe del llamado "socia 

178 GABRIEL VARGAS LOZANO

conciencia personal puede convertirse en lade todos, yes ya lade muchos;
por eso Marx no es sólo un cientifico, sino también un hombre de acción;
es grande y fecundo en la acción igual que en el pensamiento”.7

Esto mismo puede decirse hoy de Antonio Gramsci.

7 A. Gramsci, “Nuestro Marx”, en Manuel Sacristán, Antonio Gramsci.
Antología, México, Siglo XXI Editores, 1970.


	portada pagina legal introducción
	1a
	3a



